
Remerciements de M. Mohammed El Mahdi KRABCH  

Éloge de son prédécesseur 

M. Charles PUECH   

 

Madame la Présidente, 
Monsieur le Secrétaire perpétuel, 
Chères Consœurs, chers Confrères, 
Mesdames, Messieurs, 

Je souhaite vous remercier, Madame la Présidente, Francine Cabane, pour ces mots d’accueil 
et vous remercier, Monsieur le Secrétaire perpétuel, Alain Aventurier, pour m’avoir 
accompagné dans la bienveillance et l’amitié. Je vous remercie, chers tous, pour votre présence. 

C’est un immense honneur et un grand plaisir de faire partie de cette noble institution, qui reflète 
la pensée et l’esprit critique et embrasse tous les savoirs, qu’ils soient profanes ou sacrés. 

C’est d’autant plus significatif pour moi, Franco-Marocain fier de sa double culture française 
et marocaine, une richesse qui crée un lien vivant entre les deux rives de la Méditerranée. Je 
garde le souvenir du 16 novembre 2017, lors d’un colloque auquel j’étais convié par notre 
consœur Mme Hélène Deronne, coordinatrice de l’arc méditerranéen, dont je salue le 
dynamisme et l’investissement dans le dialogue interreligieux. Ce colloque, organisé en 
collaboration avec plusieurs académies, portait sur le thème : 

« D’une rive à l’autre de la Méditerranée occidentale. Hier, aujourd’hui et demain », à 
l’Auditorium du Carré d’Art – Jean Bousquet, à Nîmes. 

À cette occasion, l’académicien Bernard Cavalier est venu à ma rencontre pour me proposer de 
rejoindre cette noble compagnie, en tant que correspondant, au regard de ce que j’ai entrepris, 
modestement, sur le terrain du dialogue interreligieux et interculturel, selon le prisme et le 
principe de la laïcité, garante de la liberté de conscience et de la pratique cultuelle. 

Le parrainage m’a alors été accordé avec bienveillance par nos confrères M. Michel Belin, M. 
Gabriel Audisio et M. Bernard Cavalier, que je remercie très chaleureusement. Aujourd’hui, je 
suis parrainé par mes confrères M. Olivier Abel, M. Christian Salenson et Mme Catherine 
Marès. Cette dernière, qui nous a malheureusement quittés, mes pensées vont à elle, à ses 
enfants et à toute sa famille. Je garde le souvenir d’une personnalité qui m’a profondément 
marqué par son intelligence, son savoir et sa bienveillance. J’exprime également toute ma 
gratitude à M. Olivier Abel et M. Christian Salenson, qui œuvrent inlassablement pour le vivre-
ensemble, pour les valeurs de liberté, d’égalité et de fraternité, ainsi que pour la bienveillance 
et la bonté humaine. 

Je revendique l’idée selon laquelle l’Homme est bon par nature, car il tire, à la base, sa bonté 
de Dieu. Je remercie également toute ma famille, mes enfants, ainsi que mes amis, pour leur 
présence et leur soutien. 



Je succède en qualité d’académicien résidant à notre confrère Monsieur Charles Puech, membre 
honoraire. Cet éminent juriste et magistrat au regard vif et à l’esprit brillant, originaire de 
Sommières, où ses ancêtres étaient avocats au XVIIIe siècle. Sa lignée paternelle comprend des 
avocats, des médecins, des poètes et des hommes de lettres, et son grand-père maternel, 
polytechnicien et juriste, a mis en place le système de publicité foncière en Tunisie. Son oncle, 
le colonel Igolen, fut membre de l’Académie de Nîmes de 1930 à 1952 et président de 
l’Académie en 1924. Cet héritage familial force le respect et l’admiration. 

Le magistrat Charles Puech a exercé avec brillance la fonction de juge suppléant à Draguignan 
en 1955, avant un premier passage à Nîmes, puis à Carpentras, et enfin comme juge 
d’instruction à Douai, procureur de la République et président de la chambre d’accusation à 
Nîmes. Dans son parcours très riche, je retiens l’année 1960, où il fut désigné juge d’instruction 
à Alger. Il y resta jusqu’à l’indépendance de l’Algérie, traitant des dossiers difficiles liés aux 
commandos et à la terrible question de la torture. Je me rappelle nos discussions sur le sort des 
Algériens durant la colonisation, sur les premières élections qu’il supervisa à Alger en intégrant 
des Algériens dans le processus électoral, ainsi que sur sa conviction profonde quant à la 
nécessité d’accorder l’indépendance à l’Algérie. 

La colonisation française du Maghreb a laissé des souvenirs et des douleurs profondes dans les 
mémoires et les consciences. Le juriste que je suis, et que je reconnais en lui, défendait le droit, 
les principes du droit, et rien que le droit, dans une optique d’équité, de justice, d’humanité et 
d’humanisme. Et, bien évidemment, la liberté, l’égalité et la fraternité : ces valeurs qui doivent 
être reconnues à tous. Telle est la promesse républicaine, toujours à promouvoir et à rendre 
effective. 

Il est toujours délicat de parler de soi et de ses expériences, car l’on a tendance à s’accorder des 
éloges et à omettre ses manquements ou ses défauts, ce qui est profondément humain. 
Cependant, je me sens dans le devoir de présenter mon regard, en tant que juriste et théologien 
musulman, sur le rapport entre la théologie et le droit, ainsi que sur leurs effets dans le vivre-
ensemble ou dans les tensions susceptibles de traverser les relations sociales. 

Comme chacun le sait, et comme on l’enseigne dès la première année à l’étudiant en droit, le 
droit possède plusieurs sources : la religion, la morale ou l’éthique philosophique, ainsi que la 
coutume. Ces champs de connaissance s’intéressent à l’Homme, avec un grand H, à sa place 
dans le cosmos, dans l’univers et dans l’existence, mais également à ses rapports avec autrui, 
qu’il s’agisse de l’organisation institutionnelle ou des relations entre individus. 

J’ai l’habitude de convoquer, dans mes réflexions, un modèle qui a su embrasser plusieurs 
disciplines afin d’apporter des réponses aux questions de la laïcité, du vivre-ensemble et de la 
place des principes et des valeurs de la République dans la société française, ainsi que dans ses 
relations avec le Maghreb et le monde arabo-musulman. Il s’agit d’Ibn Rochd, dit Averroès, 
penseur majeur, repris, étudié et analysé par le philosophe marocain, le regretté Mohammed 
Abed Al-Jabri. 



Il constitue pour moi un modèle en matière de liberté de réflexion et de pensée. Il incarne 
également l’idée selon laquelle le théologien ou le religieux n’est pas nécessairement en 
opposition avec les valeurs humanistes. 

La raison, la foi et le dialogue universel à l’aune des défis contemporains 

Dans un monde marqué par la diversité des religions, des cultures et des civilisations, le 
dialogue devient une nécessité à la fois religieuse et humaine. Ce dialogue n’est pas seulement 
une exigence morale, mais aussi un impératif pour bâtir des sociétés pacifiques, fondées sur 
l’affection, la miséricorde, la tolérance et la justice. Le Saint Coran y invite explicitement : 

« Appelle (les gens) au sentier de ton Seigneur avec sagesse et bonne exhortation, et discute 
avec eux de la meilleure façon » (sourate an-Nahl, verset 125). 

« Ne discutez avec les gens du Livre que de la meilleure manière » (sourate al-‘Ankabût, verset 
46). 

Le dialogue, dans cette perspective, dépasse la simple conversation : il devient un instrument 
de paix intérieure et sociale, et un moyen de prévenir la haine et la violence. Le Prophète 
Mohammed (paix et salut sur lui) en a donné l’exemple en dialoguant avec polythéistes et 
opposants, leur rappelant l’unicité divine : 

« Ô gens, dites : il n’y a de dieu que Dieu, et vous réussirez » (Ibn Sa‘d, at-Tabaqât al-Kubrâ). 

Cette unicité libère l’homme de l’asservissement aux autres hommes, au matérialisme excessif, 
aux passions démesurées et à la recherche effrénée du profit au mépris de l’éthique et des 
valeurs. Dans un monde où les antidépresseurs et les drogues sont devenus des palliatifs à 
l’anxiété existentielle, le rappel de Dieu et la quête spirituelle restent essentiels pour combler le 
vide de l’âme. Le Coran souligne : 

« Et quiconque se détourne de Mon rappel mènera certes une vie étroite, et Nous le 
ressusciterons aveugle au Jour du Jugement » (sourate Taha, verset 124). 

I. Averroès comme modèle et la réconciliation de la raison et de la foi 

Averroès (Ibn Rushd) est toujours d’actualité ; il a consacré sa vie à réconcilier la philosophie, 
l’éthique et la religion. Dans son Discours décisif, traduit par le professeur Éric Geoffroy, il 
affirme que la hikma, ou la philosophie, est obligatoire pour ceux qui sont capables de raisonner 
de manière démonstrative. La vérité ne peut être contredite : la révélation divine et la raison, 
lorsqu’elles sont correctement comprises, convergent vers la même réalité. 

L’interprétation des textes sacrés ou l’herméneutique (ta’wîl) est légitime lorsque la raison 
démontre une vérité certaine. Cette approche distingue différents niveaux de connaissance qui 
sont, à mon sens, complémentaires : les philosophes, capables de raisonnement abstrait ; les 
théologiens, qui transmettent la révélation ; et le croyant ou le non-croyant, guidé par des formes 
simplifiées du message divin. 



Le soufisme complète cette démarche en soulignant l’importance de la purification intérieure 
et de l’éthique personnelle (ihsâne). Alors que la philosophie privilégie la connaissance 
rationnelle, le soufisme insiste sur l’expérience mystique et spirituelle directe, la discipline 
morale et l’amour de Dieu. Ensemble, philosophie et soufisme proposent une vision holistique 
et globale : raison, cœur et corps, ou intellect et âme, coopèrent pour atteindre la sagesse et la 
vérité divine, qui est absolue dans son origine et relative dans son interprétation et son 
application. 

II. La méthode canonique classique quant à l’éthique sociale 

Comme dans l’ouvrage Bidayat al-Mujtahid (1er volume) d’Averroès, le théologien averti 
propose une méthodologie pour comprendre et interpréter la religion. Il privilégie, lorsqu’il 
s’agit du culte et de l’éthique musulmane, le recours aux sources scripturaires — Coran et Sunna 
— tout en intégrant la raison et l’analogie (qiyâs) pour résoudre les questions complexes. Cette 
méthode permet d’admettre le pluralisme canonique, reconnu comme une richesse et non une 
faiblesse. 

Les cinq principes fondamentaux de la jurisprudence musulmane — intention valide ou bonne 
foi, certitude dans la prise de décision, facilité et intérêt, refus du préjudice et coutume — visent 
à garantir justice et équilibre dans la société. Le fiqh (jurisprudence) des finalités (maqâsid al-
chara’) identifie six objectifs essentiels : la liberté, la vie, la religion, la raison, la dignité et les 
biens. Cette approche n’est pas seulement théorique ; elle promeut une éthique concrète, où le 
bien commun prime sur l’intérêt individuel, et où le dialogue et le consensus sont valorisés. Le 
droit positif actuel répond à ces exigences, d’où son opposabilité et sa souveraineté. 

III. Hadith de Jibril et soufisme : la dimension intérieure 

Le hadith de Jibril résume la foi et les obligations religieuses : les cinq piliers de l’islam, la 
croyance, le culte et la moralité ou l’éthique. L’ange Jibril (l’archange Gabriel) interrogea le 
Prophète Mohammed sur la foi, l’islam et l’excellence morale, mettant en lumière trois 
dimensions complémentaires : la connaissance liée à la foi et à la raison, la pratique et l’éthique, 
qui impliquent et nourrissent le corps et l’esprit. 

Le soufisme renforce cette approche intérieure. Il enseigne que le véritable changement 
commence par la purification de l’âme et le contrôle des passions. L’esprit d’Averroès, avec sa 
vision rationnelle, et le soufisme, avec sa dimension spirituelle, convergent vers un objectif 
commun : libérer l’homme de l’ignorance, de l’égoïsme et des passions démesurées. La raison, 
la foi et la purification intérieure se complètent pour former un être équilibré, capable de 
dialogue et de justice. 

IV. Dialogue interreligieux, interculturel et laïcité : la liberté de conscience dans un cadre 
républicain 

Le dialogue entre religions et cultures est une nécessité dans nos sociétés contemporaines. Nous 
assistons malheureusement à des famines, des pandémies, des guerres, des crises économiques 
et des injustices sociales, ce qui fragilise incontestablement l’humanité. La mondialisation, 
souvent débridée, favorise le profit au détriment de l’équité et de l’éthique. 



Je pense à l’ouvrage du prix Nobel Joseph Stiglitz intitulé Quand le capitalisme perd la tête. 
Autrement dit, un capitalisme à outrance et une politique économique ultralibérale provoquent 
des drames dans des États, des communautés et des familles. La spiritualité pourrait intervenir 
pour apaiser cet appétit farouche pour le gain et le profit. 

Je salue hautement le dialogue engagé entre les différentes communautés religieuses et 
philosophiques, malgré certaines difficultés et préjugés qui persistent avec le temps. J’ai 
cependant la conviction que ces préjugés et clichés tomberont un jour. Les rencontres entre les 
communautés religieuses lors de la visite du pape François à Marseille et en Corse ont renforcé 
la volonté de rencontrer et de connaître l’autre. 

Les représentants des cultes devraient s’impliquer davantage dans des rencontres avec toutes 
les institutions religieuses et laïques de France et du monde pour cultiver la fraternité humaine, 
la concorde et la paix entre les religions. D’ailleurs, c’est ce qui résulte, par exemple, de 
l’ensemble des pactes de fraternité signés par le pape François et les leaders les plus influents 
du monde musulman, comme le roi Mohammed VI, commandeur des croyants et descendant 
du prophète de l’islam. Le souverain marocain reçoit, lors des fêtes nationales, et en particulier 
la fête du Trône, le grand rabbin du Maroc ainsi que les représentants des cultes catholique et 
protestant. Il a ordonné la protection du patrimoine hébraïque et le respect du droit des résidents 
à pratiquer leurs cultes. 

Les rencontres interacadémiques en Méditerranée, comme je l’ai évoqué précédemment — à 
Nîmes en 2017, à Carthage en 2022 et à Marseille en 2025 — ont constitué des occasions 
précieuses pour réunir des académiciens et des professeurs maghrébins et français afin de 
discuter et débattre des différents enjeux de la Méditerranée. 

Au niveau de notre pays, la laïcité, encadrée par la loi de 1905, joue un rôle fondamental. Elle 
protège la liberté de conscience, permettant à chacun de croire ou de ne pas croire, tout en 
garantissant que l’État reste neutre face aux convictions religieuses. Dans un cadre républicain, 
la laïcité n’est pas une négation des religions, mais un instrument unificateur qui assure que les 
citoyens puissent coexister pacifiquement, en respectant les différences, tout en adhérant aux 
valeurs communes de liberté, d’égalité et de fraternité. 

Cette neutralité et ce respect des libertés s’articulent avec les lois visant à prévenir les 
discriminations et la haine : 

– la loi de 1972 contre le racisme et les discriminations protège contre tout acte discriminatoire 
fondé sur l’origine ou la race ; 

– les lois de 1990 et de 2015 renforcent la lutte contre l’antisémitisme et les discours de haine ; 

– la loi de 2004 contre les discriminations garantit l’égalité de traitement dans l’emploi et 
l’éducation ; 

– enfin, la loi de 2021 confortant les principes républicains encadre les pratiques et associations 
qui menaceraient les valeurs républicaines, renforçant la laïcité et la cohésion sociale. 



Ainsi, la laïcité et ces cadres législatifs offrent un cadre neutre et protecteur pour que le dialogue 
interreligieux contribue à la paix sociale, tout en prévenant la domination, l’exclusion ou la 
violence. Mais faut-il insister sur l’importance de respecter la lettre et l’esprit de la loi de 1905. 

La religion constitue un vecteur de paix sociale et de solidarité, tout en jouant un rôle important 
dans la lutte contre la précarité et l’indigence, notamment à travers des pratiques comme la 
zakat, la sadaqa ou l’aumône. 

La zakat assure la redistribution des richesses et protège les plus faibles. Le Coran dit : 

« Afin que la richesse ne circule pas seulement entre les riches d’entre vous » (sourate al-Hashr, 
verset 7). 

Le dialogue interreligieux, soutenu par la laïcité et les lois républicaines, devient ainsi un outil 
stratégique pour construire la paix, la justice et la cohésion sociale, même dans un monde divisé. 

 
V. Synthèse : raison, foi, laïcité et responsabilité humaine 

Averroès, Al-Jabri et, modestement, moi-même rappelons que la raison est un outil pour 
atteindre la vérité divine. Le soufisme insiste sur la purification intérieure et l’éthique 
personnelle. La laïcité et les lois républicaines (1905, 1972, 1990-2015, 2004, 2021) protègent 
la liberté de conscience et créent un cadre commun où ces différences peuvent coexister 
harmonieusement. Ensemble, raison, foi, soufisme, laïcité et législation nourrissent un dialogue 
constructif fondé sur la liberté, l’égalité, la fraternité, la justice, la tolérance et la solidarité. 

Le monothéisme libère l’homme de l’asservissement matériel et social, le dialogue 
interreligieux promeut la paix et la coexistence, et la laïcité garantit que ces dialogues se 
déroulent dans un cadre équitable et protecteur. La société moderne, avec ses crises et tensions, 
doit s’inspirer de ces principes et de ces lois pour instaurer des structures justes et durables. 

 
Conclusion 

Le fondement du dialogue entre religions, cultures et civilisations est l’unicité de Dieu, la raison 
humaine et le respect de la liberté de conscience. L’homme, guidé par la raison et la foi, peut 
s’élever de l’étroitesse de ce monde à la vastitude de l’au-delà. Le dialogue, qu’il soit intérieur 
(soufisme), intellectuel (philosophie) ou social (interreligieux), vise à bâtir des sociétés 
pacifiques, solidaires et justes, rejetant toute forme d’oppression. 

Le Coran nous rappelle : 

« Ô vous qui croyez ! Entrez tous dans la paix (as-silm) ! » (sourate al-Baqara, la vache/ verset 
208)« Ô hommes ! Nous vous avons créés d’un mâle et d’une femelle, et Nous avons fait de 
vous des peuples et des tribus afin que vous vous connaissiez. Le plus noble d’entre vous auprès 
de Dieu est le plus pieux » (sourate al-Hujurât, les chambres ou les appartements/ verset 13). 

 



Ainsi, l’unicité de Dieu, la raison d’Averroès, la dimension spirituelle du soufisme, le dialogue 
interreligieux et la laïcité républicaine, soutenus par les lois protégeant la liberté, la tolérance 
et l’égalité, se rejoignent pour construire un monde fondé sur l’éthique, la justice, la fraternité 
et la liberté de conscience.                                 

Je vous remercie de votre attention. 

* 

 

 


